
 

 

Revista 
Asia 
América 
Latina 

ISSN 2524-9347 

 
Grupo de Estudios sobre Asia y América Latina 

Instituto de Estudios de América Latina y el Caribe 

Universidad de Buenos Aires 

maxpo
Stamp



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

40 

«¿SOMOS NORCOREANOS?»: EL TRAUMA DE LA DIVISIÓN DE 
LAS COREAS EN LA COMUNIDAD COREANA DE BUENOS AIRES 
 
“ARE WE NORTH KOREANS?” THE TRAUMA OF THE KOREAS’ 
DIVISION IN BUENOS AIRES’ KOREAN COMMUNITY 
 
 
María del Pilar Álvarez  
CONICET-Universidad del Salvador (USAL) 
mdelpilar.alvarez@usal.edu.ar 
 
 

RESUMEN: Existe una vasta literatura sobre la migración coreana en 
América Latina, en general, y en Argentina, en particular. Sin embargo, 
un tema minimizado en los estudios migratorios ha sido el impacto de la 
división de las Coreas en las comunidades migrantes de América Latina. 
Frente a este vacío en la literatura, este artículo recupera los debates de 
la memoria histórica a fin de analizar el impacto de la división de la 
península entre los norcoreanos que escaparon al Sur durante la guerra y 
luego migraron a la Argentina. Esta comunidad «norcoreana» cuenta con 
sus propias asociaciones y ha formado parte de los programas de visitas 
de familias separadas por la guerra en los años noventa. La propuesta que 
guía este trabajo sostiene que el doble desarraigo ha sido clave tanto para 
el involucramiento en las relaciones intercoreanas como para la 
conformación de una subidentidad coreana en la diáspora. Este trabajo 
fundamenta su propuesta de investigación en un estudio cualitativo 
basado en documentos de archivos institucionales, en la observación 
participante de las actividades de las organizaciones de norcoreanos en 
Argentina durante 2019 y 2022, y en once historias de vida de la primera 
generación de migrantes «norcoreanos» residentes en Buenos Aires. 
PALABRAS CLAVE: diáspora norcoreana, coreanos en Argentina, división 
de familias, unificación, identidad coreana.  
 
ABSTRACT: There is a vast literature on Korean migration in Latin 
America in general and in Argentina in particular. However, a limited 
topic in migration studies has been the impact of  the division of  the 
Koreas on Korean migrant communities in Latin America. Against this 
gap in the literature, the paper recovers debates on historical memory to 
analyze the impact of  the peninsula’s division among North Koreans 
who escaped to the South during the war and then migrated to Argentina. 
This “North Korean” community has its own associations and has been 
part of  visit programs in the 1990s for families separated by the war. The 

https://orcid.org/0000-0003-0620-8438


¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

41 

premise that guides this work is that double uprooting has been a key 
variable in inter-Korean relations and in the formation of  a Korean sub-
identity in the diaspora. This research is a qualitative study based on 
documents from institutional archives, participant observation in the 
activities of  North Korean organizations in Argentina between 2019 and 
2022, and eleven life stories carried out by the first generation of  “North 
Korean” migrants residing in Buenos Aires. 
KEYWORDS: North Korean diaspora, Koreans in Argentina, Korean War, 
family separation, unification, Korean identity. 

 
 
Introducción1  
 

La guerra de Corea (1950-1953) dejó consecuencias terribles en ambos 
lados del paralelo, entre ellas, la mayor crisis de refugiados de la historia de la 
península. Su alcance fue tan grande que en 1983 la emisora Korean 
Broadcasting System (KBS) organizó un programa para reunir a las familias 
separadas que vivían en el Sur. El programa duró más de lo planeado (del 30 de 
junio al 14 de noviembre de 1983, 453 horas emitidas en 138 días) e incluso tuvo 
producciones en Estados Unidos y en Japón. Se presentaron alrededor de 53 000 
coreanos que habían perdido familiares durante el conflicto y lograron reunir a 
10 000 familias. 

Si bien antes del 25 de junio de 1950 hubo norcoreanos que cruzaron al 
Sur y algunos surcoreanos que se unieron al gobierno del Norte, no se 
registraron olas de desplazamiento poblacional como las ocurridas durante la 
guerra. Se calcula que hubo entre seis y ocho millones de evacuados, de los cuales 
el diez por ciento se instaló en Busan, capital temporal de Corea del Sur durante 
la mayor parte del conflicto. Antes del inicio de la guerra, vivían allí alrededor de 
400 000 personas, la mayoría en condiciones de extrema pobreza. Para el 
invierno de 1951, se registraron 1,2 millones de habitantes (Kim, 2017). 

Janice Kim (2017) destaca dos olas de desplazamientos forzados al inicio 
del conflicto. La primera, en el marco de la ofensiva norcoreana, se prolongó 
hasta septiembre de 1950 y registró el desplazamiento interno de alrededor de 
dos millones de personas. La segunda comenzó el 19 de octubre del mismo año, 
con el cruce del Yalu por parte del Decimotercer Cuerpo de las Fuerzas de 
Voluntarios del Pueblo Chino (CPVF, por sus siglas en inglés), y con los ataques 
iniciados en la frontera entre China y Corea del Norte el 25 de octubre. La ayuda 
de China al Norte permitió recuperar Pyongyang el 5 de diciembre y forzar la 

 
1 Esta investigación cuenta con el apoyo del Core University Program for Korean Studies-
Korean Studies Promotion Service de la Academy of  Korean Studies (AKS-2024-OLU-
2250001). 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

42 

retirada de las tropas de las Naciones Unidas. La intensificación del conflicto y 
los bombardeos del Comando de las Naciones Unidas empujaron a miles de 
norcoreanos a cruzar el paralelo 38. Entre los episodios más conocidos se 
encuentra la evacuación de Hungnam en diciembre de 1950, que trasladó hacia 
el Sur a 14 000 norcoreanos.  

El desplazamiento de norcoreanos durante la guerra ha sido objeto de 
diversas investigaciones y de múltiples perspectivas teóricas. Se destacan las 
menciones en las narrativas históricas de los libros y artículos sobre la guerra de 
Corea. También se encuentran aportes en estudios, como el trabajo de Kim, 
previamente mencionado, sobre los refugiados en Busan. Además, distintas 
líneas de investigación abarcan, directa o indirectamente, esta temática en el 
campo de estudio de la diáspora norcoreana (Foley, 2021; Park, 2020).  

Varios escritos intentan reconstruir la historia de la diáspora norcoreana 
incorporando periodizaciones. Si bien no se menciona el caso latinoamericano, 
se han publicado análisis sobre el proceso de reemigración a China, Japón, 
Estados Unidos y Rusia. En algunos casos, se refieren a olas de migración previas 
a la división de la península y, en otros, a los desplazados por la guerra. 
Finalmente, en los últimos años destacan las investigaciones sobre los desertores 
desde distintas disciplinas (Chubb y Yeo, 2018). Estas no suelen hacer mención 
a los norcoreanos refugiados durante la guerra, dado que se centran en el 
aumento significativo de norcoreanos que llegaron al Sur a partir de la crisis 
humanitaria sufrida por el régimen de los Kim en la década de los noventa. 

Los estudios sobre la migración coreana en Argentina tienen una 
trayectoria considerable (Mera, 1998 y 2012; Bialogorski, 2002 y 2006; Kim, 
2016), pero no analizan a los norcoreanos ni a sus organizaciones. Sin embargo, 
se mencionan los doce prisioneros de guerra norcoreanos que se negaron a ser 
repatriados conforme a lo establecido en el acuerdo de armisticio y eligieron 
emigrar a la Argentina. Estos prisioneros llegaron al país entre 1956 y 1957 con 
la intervención de ACNUR. Su historia tuvo repercusiones mediáticas y figura 
en los registros de la Asociación de la Comunidad Coreana. En los libros de la 
asociación también figuran detalles de los viajes de norcoreanos desde Argentina 
a Corea del Norte, en el marco de los programas de reunión de familias de la 
década de los 90. Empero, estos datos no han sido objeto de investigación 
académica.  

A fin de complementar los trabajos existentes y contribuir al desarrollo 
de nuevas líneas de investigación sobre Corea del Norte en América Latina, esta 
investigación analiza cómo los residentes en Buenos Aires de origen norcoreano 
y sus descendientes recuerdan el trauma de la división de Corea y cómo 
perpetúan su subidentidad coreana en la diáspora a través de diferentes acciones 
y organizaciones. En sus relatos testimoniales y en los eventos, se observan 
variaciones locales de los conceptos de identidad, etnicidad y nación, signadas 
por el trauma del doble desarraigo –el desplazamiento interno forzado y la 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

43 

migración a la Argentina–, que desafían la historiografía de la diáspora coreana 
en la región.  

El análisis recupera los debates conceptuales de la memoria histórica. Es 
el resultado de un estudio de caso cualitativo basado en múltiples fuentes de 
datos. Además del relevamiento de archivos institucionales, se realizó 
observación participante entre 2019 y 2022, con interrupciones debido a las 
restricciones durante la pandemia de COVID-19, en las actividades de algunas 
organizaciones de norcoreanos en Argentina. Estas actividades incluyeron los 
encuentros anuales de Odomin, la organización que articula a los coreanos nacidos 
o con ascendencia del Norte, y algunas cenas organizadas por sus integrantes. 

También se realizaron entrevistas semiestructuradas a la primera 
generación y a la generación 1.5, así como historias de vida, a partir de tres 
encuentros largos, con la primera generación de migrantes residentes en Buenos 
Aires. Se han mantenido los nombres reales de los entrevistados que estaban de 
acuerdo, y se utilizan abreviaturas en caso contrario. 
 
Memoria histórica y posmemoria en la diáspora  
 
  El auge de los estudios de memoria no surge en Corea ni en el Este de 
Asia, sino en Europa y en los Estados Unidos, asociado principalmente al 
Holocausto y a las discusiones sobre la construcción del Estado nación y la 
identidad nacional moderna. Sin embargo, esta perspectiva revolucionó la 
historiografía en distintos países azotados por experiencias de violencia 
traumática en el siglo XX. Así como en Latinoamérica, estos debates permitieron 
repensar los procesos de autoritarismo y los conflictos armados; en Corea del 
Sur incidieron en los estudios sobre la guerra, la colonización y los gobiernos 
autoritarios.  
  En línea con estos trabajos, la presente investigación aborda la 
reapropiación del pasado traumático de la división de la península, de la división 
de familias y del activismo de los norcoreanos en Buenos Aires desde el campo 
de los estudios de la memoria. Este campo cuenta ya con varias décadas de 
desarrollo dinámico y multidisciplinar. Las primeras discusiones en torno a la 
memoria y la historia, alineadas con el giro subjetivo en las ciencias sociales y las 
humanidades, surgen de una relectura del trabajo pionero de Maurice Halbwachs 
sobre la memoria colectiva. Este autor analiza los procesos subjetivos mediante 
los cuales los traumas del pasado se enraizan en una sociedad. Desde una 
perspectiva sociológica, se plantea que los grupos sociales de referencia son clave 
en la construcción de la memoria colectiva (2011).  

Siguiendo esta propuesta, las personas entrevistadas para esta 
investigación no poseen recuerdos aislados ni se espera que brinden un relato 
exacto de lo acontecido. Por el contrario, los grupos de pertenencia, tales como 
la familia, los amigos, las iglesias, las asociaciones de la comunidad, su actividad 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

44 

comercial, sus vínculos con la sociedad argentina y con las organizaciones del 
gobierno surcoreano, le han dado forma a sus vivencias y posturas frente a la 
problemática de la unificación. Además de estos grupos, los relatos testimoniales 
relevados están sujetos a las memorias emblemáticas que circulan en la esfera 
pública e imponen marcos interpretativos propios. Estos encuadres son 
dinámicos y se determinan por las tensiones entre las Coreas y por las políticas 
públicas de unificación aplicadas por Corea del Sur.  

 Otro de los aportes conceptuales que se incorporan a este trabajo para 
comprender los recuerdos de los hijos y descendientes de los entrevistados es el 
de la posmemoria. Marianne Hirsch (2012) acuña esta categoría para referirse a 
los vínculos que la generación posterior mantiene con los traumas personales, 
colectivos y culturales de sus antecesores. Destaca la importancia de la 
transmisibilidad de la memoria y el trauma, especialmente al interior de la familia, 
y cómo esta transmisión tan profunda y afectiva parece otorgarle a la siguiente 
generación derechos propios sobre los recuerdos de sus antecesores.  

Esta memoria heredada está dominada por relatos e imágenes que 
precedieron al nacimiento de la persona y le dan forma a su propia mirada sobre 
la memoria y la historia. Este desplazamiento se observa en los hijos y nietos de 
norcoreanos en Argentina, quienes a menudo acompañan a sus padres y abuelos 
en las entrevistas y eventos de las organizaciones sociales norcoreanas. Dada la 
avanzada edad de los entrevistados, en algunos casos devienen referentes clave 
en la reconstrucción de los traumas de la división. Además, los herederos suelen 
participar en el activismo social y político local a favor de la unificación.  

Finalmente, uno de los mayores desafíos que plantean los debates sobre 
la memoria es su aplicación metodológica. Esta investigación realiza una 
sistematización de las categorías de análisis inspirada en la propuesta de Jan 
Assmann (2008) sobre la memoria cultural y la memoria comunicativa. A pesar 
de que no se recupera su tipificación de la memoria, su trabajo permite construir 
un marco teórico conceptual para el estudio del trauma de la división en los 
ámbitos privado, colectivo e institucional.  

Siguiendo esto, la memoria privada es la de las vivencias del entrevistado 
y de sus familiares desde una perspectiva personal. En cambio, la memoria social 
es el conjunto de recuerdos compartidos en la comunidad coreana y en las 
interacciones sociales de los grupos de pertenencia. Si bien no hay recuerdos 
aislados, la diferencia entre el nivel individual y el social radica en que este último 
se refiere a la articulación entre sus recuerdos individuales y su circulación en 
distintos grupos sociales de pertenencia. Esto es importante en el caso de los 
norcoreanos en Argentina, dado que gran parte de sus asociaciones y actividades 
sociales son de la comunidad coreana, que es mayoritariamente del Sur. 

Por último, el tercer tipo de memoria es la memoria política, entendida 
como la experiencia de los entrevistados en las organizaciones sociales de 
norcoreanos en las que han circulado, así como su relación con los programas 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

45 

oficiales de reencuentro de familias. Las dos organizaciones son: 이북 오도민 
(The Committee for the Five Northern Korean Provinces, Odomin) y 평통 (The 
Peaceful Unification Advisory Council, PUAC). 
 
La división de Corea en primera persona  

 
Los orígenes de la diáspora norcoreana suelen ser tan arbitrarios como 

las periodizaciones históricas de la migración coreana en general. Hay autores 
que datan los inicios de las migraciones a China a fines del siglo XIX y comienzos 
del XX, mientras que otros se centran directamente en los flujos de 
desplazamiento poblacional que se producen a partir de la división de la 
península en 1945. Kim (2014) destaca que, entre 1948 y 1953, entre 500 000 y 
4,5 millones de norcoreanos se trasladaron al Sur. La diferencia en el número 
depende de los registros y el tipo de investigación; por eso, los académicos 
surcoreanos suelen estimar unos 650 000 refugiados.  

Más allá del número, la literatura coincide en que el mayor 
desplazamiento se produce durante la guerra. Este fenómeno se confirma en los 
relatos de los norcoreanos en Buenos Aires (Figura 1).  
 
Tabla 1 
Situación actual de los prisioneros norcoreanos llegados a la Argentina entre 1956 y 1957 

Apellido y nombre Actividad registrada en la 
Asociación Coreana Paradero al 2019 

Kim Kwan-Ok Empleado de lavandería Vive en Argentina 
Son Jae-Ha Marinero Fallecido en Argentina 

Jeong Joo-Won Empleado de estudio 
fotográfico Fallecido 

Han Young-Mo Imprenta Reemigró a Estados 
Unidos 

Jo Cheol-Hee Empleado de estudio 
fotográfico 

Reemigró a Estados 
Unidos. Fallecido. 

Park Chang-Geun Lavandería Reemigró a Estados 
Unidos 

Lee Cheo-Kyun En Estados Unidos Reemigró a Estados 
Unidos 

Im Ik Gan Empleado de farmacia Reemigró a Canadá 
Hong Il-Seop Tornero Regresó a Corea del Sur 
Jung Jung-Hee En Corea del Sur Regresó a Corea del Sur 
Park Sang-Shin Empleado de Ford No hay datos 
Jang Ki-Doo Trabaja en YMCA No hay datos 
Nota. Fuente: elaboración propia en base a los archivos de la Asociación Civil de 
Coreanos en Argentina y datos surgidos de las entrevistas. 

 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

46 

A pesar de que la mayoría se traslada al Sur en el marco de las crisis de 
refugiados producidas durante el conflicto y luego, en los años setenta y ochenta, 
reemigra a la Argentina, hay algunas excepciones, como el caso de los prisioneros 
de guerra y la artista Kim Yun Shin. Estos prisioneros son, obviamente, un 
corolario de la guerra de Corea, pero no representan el flujo masivo de 
desplazados. De los doce prisioneros que llegaron al país, en 2022 aparentemente 
sólo uno vivía en Buenos Aires.  

Kim Kwan Ok nació en Pyongyang en 1929 y, cuando estalló la guerra, 
su padre ya había fallecido. Él estaba a cargo de cuidar y mantener a su madre y 
a sus tres hermanos menores. Fue reclutado por el ejército del Norte y luchó en 
la batalla del río Nakdong. El miedo que le generó ver tantos muertos, lo llevó a 
intentar huir junto a otros compañeros. Se escapó por las montañas, pero no 
tuvo suerte: un grupo de soldados surcoreanos lo atrapó en la provincia de 
Chungcheong del Norte. Lo enviaron a un campo de prisioneros en Geojedo, 
en Busan. Cuenta que el lugar era horrible y que asesinaban gente todo el tiempo.  
 Cuando terminó la guerra, tuvo miedo de volver al Norte como 
desertor. Tampoco quería ir al Sur porque allí no tenía nada ni a nadie. Entonces, 
pidió ir a otro país, a un lugar neutral. Fue así como terminó en la Argentina sin 
saber nada de su familia en el Norte. Se instaló en Buenos Aires, trabajó en 
distintos comercios, se casó, tuvo un hijo y fundó la Asociación Coreana. No 
sabe si sus hermanos fallecieron; tampoco sabe qué piensan de él; solo le gustaría 
volver a verlos, aunque, por su situación, no cree que sea posible hasta que el 
régimen del Norte caiga (Sinay, 2018). 

La artista Kim Yun Shin es la única entrevistada que llegó a Corea del 
Sur antes del estallido de la guerra de 1950. Cuando comenzó la invasión de Seúl, 
se separó de sus parientes y, en soledad, sufrió los ataques contra la ciudad, 
viendo muertos a su alrededor. Estas vivencias son uno de sus mayores traumas, 
pero no constituyen un punto de inflexión en la división de su familia entre 
quienes quedaron en el Norte y quienes se fueron al Sur.  

Nació en el seno de un hogar relativamente educado de Wonsan en 1935 
bajo la ocupación japonesa. Es la menor de seis hermanos y su padre se dedicaba 
a la medicina tradicional. Las memorias de su vida en el Norte, el desplazamiento 
hacia el Sur y el estallido de la guerra son recuerdos fragmentados que se 
caracterizan por el abandono, el miedo y el rol que desempeñaban las mujeres 
en la familia en aquella época. No sabe mucho sobre su padre, sólo que estaba 
en China, al igual que su hermano, quien, como era un activista antijaponés, se 
había exiliado en el país vecino.  

Al terminar la Segunda Guerra Mundial, ella se encontraba en China con 
su padre, quien decidió enviarla con una conocida de regreso a su pueblo. No 
fueron a su ciudad natal, sino a Chongjin, donde permaneció unos meses hasta 
lograr ir a Seúl tras enterarse de que su madre y su hermano estaban allí. Cruzó 
a pie en 1948 hasta reencontrarse con sus familiares. De sus hermanas no habla 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

47 

ni parece haber tenido una relación cercana, sobre todo porque ella era mucho 
más pequeña. Solo cree, por lo que le comentaron conocidos de su pueblo, que 
su padre murió en el Norte (comunicación personal, 25 de junio de 2019). 

A diferencia de estas dos historias, los demás entrevistados cruzaron el 
paralelo 38 en el marco de la crisis de refugiados provocada por el conflicto 
armado. Se destacan dos hitos en la localización de sus memorias autobiográficas. 
La primera se relaciona con los motivos de su huida al Sur. Están quienes se van 
porque no estaban de acuerdo con el comunismo y quienes, más allá de su 
postura política, toman esa decisión presionados por la violencia de la guerra. El 
segundo está definido por los miembros de la familia que dejan el país. En 
algunos casos se va el núcleo familiar directo completo y, en otros, sólo algunos 
de sus integrantes, por ejemplo, el padre e hijo. Estos puntos de referencia son 
determinantes para sus vivencias personales de la guerra y para la reconstrucción 
de sus memorias de la división de la península.     

Algunos entrevistados manifestaron que decidieron ir al Sur por temor a 
purgas o juicios públicos a propietarios y colaboradores del régimen japonés. 
Ninguno pertenecía a la élite colonial ni era un gran terrateniente, pero tenía 
posesiones y vivía en condiciones relativamente buenas para la época.  

El señor Cho Chang-Ho (1929-2022) nació en Pyongyang del Norte, 
tenía veintiún años cuando comenzó el conflicto bélico. Provenía de una familia 
de pequeños terratenientes y había recibido una educación básica. Lo primero 
que comenta es que él y su padre odiaban el comunismo, mientras que su 
hermano apoyaba el régimen de Kim Il Sung. Su relato del escape al Sur es 
confuso. Comenta que se fue con un amigo y que cruzaron por unas islas. Su 
recuerdo difuso se entremezcla con los traumas propios de la guerra, la pérdida, 
la desesperación y la violencia sufrida. Como sostiene Halbwachs (2011), no hay 
recuerdos aislados; los grupos de pertenencia y las memorias emblemáticas se 
vuelven claves en la reconstrucción de su pasado. 

Sus familiares directos quedaron en el Norte y él se mantuvo firme en su 
anticomunismo, tal como se refleja en su participación en un grupo militar del 
Sur llamado Caballos Blancos. Aparentemente inició sus actividades en el grupo 
en 1958 y sus acciones fueron reconocidas en 2014 por el Estado surcoreano, en 
el marco de las políticas de compensación a veteranos de guerra (Figura 1).  

Siguiendo esto, su anticomunismo es complejo y no parece haberse 
transmitido a su hijo y a su nieta, quienes acompañan las entrevistas. Ambos 
tienen opiniones no dicotómicas sobre el pasado de sus familias. Pero Cho no es 
el único que ve en la guerra la oportunidad de liberarse del comunismo. Han, 
nacido en 1939 en Pyongan del Sur, y Park, nacido en 1943 en Hamgyong del 
Sur, también sostienen que la adversidad contra el régimen del Norte fue el 
motivo principal de la decisión de sus respectivos padres.  

 
  



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

48 

Figura 1 
El señor Cho muestra orgulloso las insignias de los Caballos Blancos 

 
Nota. Fuente: Autor. 14 de junio de 2019. 
 

En ambos casos provenían de familias educadas y de una buena 
situación económica. Si bien no sufrieron expropiaciones ni hostigamientos, 
sus padres temían por su futuro. En Han y Park, así como en varios de los 
testimonios relevados, la guerra aparece como el momento bisagra de la 
división de la península. Ellos se fueron junto a todos los miembros de su 
familia directa y gran parte de los comentarios sobre aquella época responden, 
en cierta medida, a la transmisibilidad de las memorias traumáticas de sus 
padres. En palabras de Han, «en ese entonces si yo poseía tierras, no es que 
venían y el Estado te expropiaba todas las tierras. Eso de la expropiación empezó 
a manifestarse luego de la guerra» (comunicación personal, 11 de enero de 2019).  

Casi todos los entrevistados en 2019 y en 2022 han reconstruido una 
narrativa en contra del régimen comunista de los Kim, aunque su desplazamiento 
se relaciona más con la dinámica de la guerra que con sus opiniones políticas. 
Sus memorias personales parecen estar determinadas por las memorias políticas 
conservadoras de Corea del Sur. La corta edad de estos migrantes al estallar el 
conflicto bélico hace pensar que sus críticas están fuertemente enraizadas en la 
educación recibida, la admiración al crecimiento económico del Sur en 
detrimento de la caída del Norte, las noticias que leen y escuchan, entre otros 
aspectos sociopolíticos y socioeconómicos que enmarcan sus recuerdos: 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

49 

Me enteraba acerca de la pobreza que padecían [en Corea del Norte]; los 
chicos sin poder alimentarse bien. Por eso me puse muy triste. Tantas 
dificultades, trabajan con sudor, me duele el alma. ¿Qué importa si le 
donan mucha plata? Si se llevan todo los ricos políticos y la gente plebeya 
no puede comer. Por eso me entristece mucho cuando veo a los 
norcoreanos. A veces pienso que, si yo me hubiera ido al Sur, 
seguramente nosotros íbamos a padecer el mismo destino. Por eso 
agradezco haber salido de ahí (Comunicación personal con Jang Bok Hee, 
8 de agosto de 2019).  
Jang Bok Hee nació en 1938 en Hamgyong del Sur, siendo la segunda 

de seis hermanos. Recuerda que su tío materno era agricultor y les daba arroz, y 
su padre era un comerciante que iba y venía de Corea del Sur. Aparentemente 
traficaban productos que conseguían en el Sur y vendían en el Norte. Esta 
actividad era ilegal; por eso, su tío paterno había sido arrestado, su padre 
torturado y el dinero surcoreano escondido bajo tierra. Esta dinámica de cruzar 
el paralelo está presente en otros relatos testimoniales, incluidos los de dos 
entrevistados provenientes de pueblos afectados por la demarcación, para 
quienes la división de la península se vuelve determinante con la guerra.  

Si bien no era seguro cruzar, lo hacían a través de las montañas o por 
mar. Cuenta que, al estallar el conflicto, debían irse porque la actividad comercial 
de su familia los ponía en peligro. Lo cierto es que el escape no fue planeado, 
sino que fue una decisión rápida ante los disparos en su pueblo natal. Casi a la 
perfección, narra el episodio de la huida: se subieron al barco pesquero del padre 
y, mientras caían las balas al agua, zarparon rumbo al Sur.  

Quedaron en el Norte una tía, dos primas y el abuelo. Nunca más los 
volvió a ver. Los que se embarcaron lograron atravesar el mar del Este y llegar 
vivos a Busan. El marido de Jang, Lee Ju Hoon (1930-2021), también nació en 
Hamgyong del Sur, pero, a diferencia de ella, llegó solo, junto a su primo, a bordo 
del famoso barco estadounidense que trasladó a 14 000 norcoreanos desde 
Hungnam a Geoje (cerca de Busan). 

La enemistad política y económica no es el único motivo por el que 
abandonaron el Norte. Park S. sostiene que lo hicieron por motivos religiosos. 
Nació en 1933 en Pyongan del Sur y cuenta que, recién cuando empezó la 
guerra, su padre le dijo que debían irse porque eran cristianos y en Corea del 
Norte iban a perseguirlos. Su familia era agricultora y se había convertido al 
protestantismo hace ya bastante tiempo. A pesar de que habían pasado cinco 
años desde la división, el temor a futuras represalias del régimen seguía, como 
en otros relatos, muy presente. Partió todo el núcleo familiar directamente y, 
por eso, no recuerda la división como algo tan traumático (comunicación 
personal, 10 de mayo de 2022). 

Una de las excepciones a las posturas tan críticas sobre Corea del Norte 
es la del señor Kim Sun Chul, nacido en 1934 en Hamgyong del Sur en una 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

50 

familia de fruticultores. Junto a su padre y su hermano mayor lograron subirse 
al barco estadounidense en Hungnam en diciembre de 1950. Como Cho, él es 
de los pocos entrevistados que provienen de una familia cuyo núcleo familiar 
quedó dividido. El hecho de haber cruzado con su padre y hermano mayor, 
dejando en el Norte a su madre y hermanos, lo marcó profundamente. 
Especialmente porque a los pocos años de haber llegado a Corea del Sur, mueren 
su padre y su hermano. Nunca imaginó que la separación sería para siempre, lo 
que lo llevó a reflexiones profundas sobre el impacto de la división impuesta por 
las potencias extranjeras en la vida de los coreanos. 

En las memorias íntimas de la división se observa, como aspecto común 
en todos los testimonios, la idealización de la vida en Corea del Norte, en 
contraste con la dura situación de posguerra que los motivó a reemigrar. La 
artista Kim Yun Shin cuenta que la naturaleza abstracta de sus obras (Figura 2) 
se inspira en su infancia en el Norte. 
 
Figura 2  
La artista plástica norcoreana Kim Yun Shin. 

 
Fuente: Autora. Buenos Aires, 25 de junio de 2019. 

 
Varios mencionan la escuela como un espacio amigable, sus amigos del 

pueblo, la comida sencilla pero sabrosa, entre otros aspectos positivos que 
transmiten una sensación de bienestar que se quiebra con la guerra y el 
desplazamiento. Como expresó Park S., «yo vivía en el Norte de chica, allí me 
dedicaba a estudiar y disfrutar de mis amigos. La pasaba bien, hasta que mis 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

51 

padres nos dijeron que nos teníamos que ir debido al estallido de la guerra» 
(comunicación personal, 25 de octubre de 2019).  

La posibilidad de reunirse con sus familiares, más de cuarenta años 
después de su llegada a Corea del Sur y habiendo ya reemigrado a la Argentina, 
puso en tensión estas memorias de una juventud agradable en un lugar tranquilo, 
frente a los marcos sociopolíticos anticomunistas que dominan las instituciones 
y los grupos en los que han circulado posteriormente.  

 
La reunión de familias separadas en la diáspora porteña 

 
Las políticas de reencuentro de las familias separadas por la división de 

la península son un caso excepcional en la historia de las separaciones producidas 
por la Guerra Fría. Si bien otras sociedades, como la alemana y la china, 
atravesaron esta problemática, el contacto entre los familiares se enmarcó en 
políticas de reconciliación más dinámicas y flexibles.  

En cambio, desde la firma del armisticio hasta 1972, no hubo ninguna 
política oficial para vincular a las familias separadas, ya que no existían políticas 
de cooperación entre las Coreas. Los cambios producidos por la doctrina Nixon 
de acercamiento entre los Estados Unidos y la República Popular China 
impactaron en las relaciones intercoreanas. Es por ese motivo que, en agosto de 
1971 se celebraron las primeras conversaciones de la Cruz Roja a fin de impulsar 
la reunión de familias.  

Esta iniciativa no logró sus objetivos, aunque el 4 de julio de 1972 se 
emitió la primera Declaración Conjunta Norte-Sur que incluía tres principios 
para la unificación. Los principios no fueron puestos en práctica dada la 
desconfianza existente entre ambas partes, la fuerte represión política, los 
secuestros tanto de civiles por parte del Norte, como de referentes políticos 
considerados de izquierda por parte de Corea del Sur.  

A partir de la década de los 80, se observan algunos acercamientos más 
sustantivos, especialmente de organizaciones de la sociedad civil y de ciertos 
grupos religiosos. Estos cambios en la estructura política de oportunidad 
permitieron que la Cruz Roja organizara, en septiembre de 1985, el primer 
intercambio de visitas domiciliarias y de delegaciones de artistas, funcionarios y 
periodistas (Park y Lee, 1992). 

El punto de inflexión en la sistematización de las reuniones de familias 
se produciría recién con la implementación de la Política del Sol de Kim Dae 
Jung. Desde el encuentro de 1985 hasta el año 2000, no hubo reuniones 
organizadas por ambos Estados. Sin embargo, en los noventa, además de los 
avances en el diálogo intercoreano, varios coreanos lograron reunirse con sus 
familiares gracias a las acciones de la sociedad civil. Suh (2002) destaca que entre 
junio de 1989 y finales de 1998, se llevaron a cabo 263 reuniones en terceros 
países.  



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

52 

Este número aumentó hasta alcanzar un total de 756 reuniones y 6 661 
intercambios de cartas entre 1999 y 2001. La mayoría de estos encuentros se 
organizaron a través de comités de ayuda surcoreanos como el Committee for 
Separated Family Reunion y The Grand National Reunion Committee, entre otros. Al 
principio, las reuniones se organizaron en Estados Unidos y en Japón. Luego del 
establecimiento de relaciones diplomáticas entre China y Corea del Sur en 1992, 
la República Popular concentró el 62% de los encuentros. Se requería la 
colaboración de funcionarios norcoreanos y, fundamentalmente, de los coreanos 
residentes en China, porque las organizaciones no podían contactarse 
directamente con el Norte, sino a través de los coreanos étnicamente chinos.  

Esta dinámica se transformó durante la presidencia de Kim Dae Jung, 
quien implementó un nuevo paradigma de cooperación y diálogo en las 
relaciones intercoreanas. En mayo de 1998, Kim creó la Korean Federation of  
Separated Families, con sede en la Cruz Roja de Corea del Sur para apoyar los 
intercambios privados. Se fundó el Information Center for Separated Families entre el 
Ministerio de Unificación, la Cruz Roja y la Association of  the Five North Korean 
Provinces in the South. Además, se revisaron las leyes y ordenanzas pertinentes y se 
estableció una guía para la emisión de certificados de visitas. Estas instituciones 
y normas convirtieron las reuniones de familias en una política de Estado.  

Lamentablemente, esta política ha estado sujeta a los altibajos en las 
relaciones intercoreanas y a los cambios político-partidarios de los presidentes 
surcoreanos. Según los datos oficiales de la Cruz Roja de Corea del Sur, en junio 
de 2021, de las personas registradas con familias en el Norte, había 85 653 
personas fallecidas y 47 799 con vida. A la fecha, se realizaron 35 conversaciones 
intercoreanas y 21 reuniones que reunió a 20 604 coreanos, pertenecientes a 4 
290 familias, con sus parientes del Norte. Asimismo, los contactos incluyen: siete 
video-reencuentros que congregaron a 3748 individuos de 557 familias; un 
intercambio de correspondencia de 600 familias; un intercambio de 
correspondencia virtual (email) de 40 familias; 23 073 personas intercambiaron 
videos; y 24 129 pruebas genéticas para facilitar la localización y verificación de 
las familias separadas. 

En los datos disponibles no hay detalles específicos sobre la situación de 
las familias separadas en Latinoamérica. En función de los documentos 
publicados por la Asociación Coreana y de los testimonios relevados, podría 
afirmarse que no todos los norcoreanos que reemigraron a la Argentina han 
podido reencontrarse con sus familiares del Norte. Muchos de ellos, como el 
prisionero de guerra, ni siquiera se han animado a solicitar el reencuentro por 
temor a represalias del gobierno norcoreano contra sus familiares. No es que 
existan evidencias de que pueda ocurrir algo así, pero los miedos de la Guerra 
Fría aún están presentes en esa generación. Dada la edad avanzada de la primera 
generación de familias separadas, varios han fallecido bajo la angustia de la 
incertidumbre y del desarraigo.  



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

53 

La mayoría de los entrevistados es o ha sido miembro de la organización 
Odomin, pero sólo dos de ellos participaron en los programas de reunión de 
familia. Aunque los registros de la Asociación revelan que más miembros de la 
primera generación participaron en estos encuentros, muchos han fallecido o se 
encontraban en un estado de salud delicado al momento de la investigación. Sin 
embargo, en los dos casos mencionados el reencuentro se realizó a través de las 
organizaciones sociales, ingresando a Corea del Norte desde China. Ninguno 
formó parte de los programas oficiales organizados por el Ministerio de 
Unificación junto con la Cruz Roja.  

El señor Kim Sun Chul constituye un caso paradigmático, dado que 
visitó en once ocasiones a sus familiares en Corea del Norte. Es el coreano de la 
comunidad argentina que más veces viajó y un impulsor de las visitas a 
comienzos de los años noventa. Atento a los avances en los acercamientos entre 
las Coreas y en las políticas de unificación, Sun Chul solicitó en 1989 la 
confirmación del paradero de sus parientes norcoreanos. A partir de ese 
momento, analizó las posibilidades de viajar a través de un amigo norcoreano 
que había vivido en Argentina y luego había reemigrado a Canadá. Este vínculo 
de amistad y solidaridad le permitió circular a la distancia en la asociación de 
familias separadas con sede en dicho país.  

En marzo de 1990, tuvo noticias de su hermano menor y, en octubre de 
1991, junto a 42 coreanos de la asociación de residentes en Canadá y Brasil, viajó 
para participar del concierto por la unificación en Pyongyang, lo que le permitió 
ir a su pueblo natal. Relata situaciones de pobreza que le llamaron la atención 
desde el primer momento en que se subió al avión con destino al Norte; sin 
embargo, esas experiencias no opacaron su apreciación positiva sobre los sitios 
visitados en la capital y las mejoras en su ciudad. El reencuentro con su hermano 
(Figura 3) transformó su vida y lo impulsó a emprender los viajes posteriores.  

 
Figura 3 
Kim Sun Chul y su hermano menor en la tumba de su madre (27 de noviembre de 1991) 

 
Nota. Fuente: copia de la foto original cedida a la autora por Kim Sun Chul. 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

54 

 
En la primera visita confirmó que su madre había muerto hacía siete años, 

muchos de sus parientes estaban bien y fueron a su pueblo a verlo. La felicidad 
de encontrar a tantos familiares, de ver que vivían bien para los estándares 
norcoreanos, de los esfuerzos del Estado por mantener los servicios básicos lo 
hizo reflexionar sobre el régimen, el respeto a las elecciones políticas de sus 
compatriotas y cuestionar las noticias que desde el exterior había leído sobre el 
tan controvertido gobierno de Kim Il Sung.  

Lo que sentí primero cuando llegué a Corea del Norte fue: mis parientes 
al menos, están viviendo, están vivos. Tenían vivienda y todo, aunque no 
se compara con nuestra forma de vivir obviamente. Los alimentos son 
suministrados por el Estado, la salud es pública y gratuita. El gobierno 
norcoreano se encarga de alguna manera de sustentar a su población. Más 
allá de si vivieron en buenas o malas condiciones, fue mejor de lo que 
podría haber imaginado, estaban vivos. Estaba agradecido por ello. 
(comunicación personal, 18 de diciembre de 2019).  
En su caso, los prejuicios sociopolíticos de la división no modificaron sus 

deseos de volver a reunirse con su familia ni provocaron violencia intrafamiliar. 
Por el contrario, los lazos afectivos de parentesco constituyeron un símbolo de 
unión nacional y de reconciliación, logrando superar los traumas de la guerra. Su 
hermano lo entendió y comprendió su realidad. Y si bien en sus visitas en 
invierno la falta de calefacción y camas lo llevó a dejar unos días antes su pueblo 
natal, no volvió con críticas despectivas ni denuncias, sino con una mirada más 
humana y tolerante:   

En medio de las charlas entre las comidas, todos llorábamos: yo, mi 
hermano menor, mis sobrinos, entre otros. Fueron cuarenta años en 
donde ellos tuvieron que experimentar situaciones penosas, rememorando 
a nuestro padre, nuestro pasado. Lo interesante es que cuando se daban 
situaciones privadas de este tipo, los guías [que acompañan 
obligatoriamente a todos los visitantes] se apartaban un poco para que 
pudiéramos tener nuestro espacio de intimidad familiar. Este gesto es un 
ejemplo, de que está tergiversado el prejuicio de que los norcoreanos son 
todos malos. Ellos también son personas, y tienen sentimientos. Estando 
en Corea del Norte, me di cuenta de que había lágrimas, amistad, existe la 
empatía mutua en la vida cotidiana, en el día a día. (Entrevista personal a 
Kim Sun Chul, 18 de diciembre de 2019). 
Gracias a la red establecida por Sun Chul, el señor Cho pudo contactar a 

su familia en el Norte, y fue por primera vez en 1991. Cho cuenta que la ayuda 
de Kim fue muy importante para poder organizar el viaje, obtener la visa y 
sentirse tranquilo al emprender la travesía. Como le ocurrió a su compatriota, el 
encuentro con su familia fue maravilloso porque estaban bien. A pesar de que 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

55 

sus padres ya habían fallecido, el resto de sus parientes vivía en buenas 
condiciones; incluso tenía sobrinos que estudiaron en la Universidad Kim Il Sung.  

Mantuvo contacto por carta con su hermano hasta 2009 y volvió a viajar 
en 1995. Él no cambió su postura política por estos encuentros, pero reforzó sus 
sueños de un país unificado. De hecho, la experiencia fue tan movilizadora que 
su hijo menor, Ari Cho (Yong Hwa Cho), expresó esta problemática en sus obras 
artísticas donde se funden las memorias heredadas con la memoria social 
reapropiada desde la diáspora. 

Finalmente, aparece en ambos relatos la discriminación contra los 
coreanos nacidos en el Norte, que existía tanto en Corea del Sur como dentro 
de la comunidad coreana en Argentina. La esposa de Cho, surcoreana, 
interrumpe la entrevista para decir que, cuando vivían en Corea del Sur, tenía 
miedo de que le pasara algo a su esposo porque había muchas persecuciones 
contra los norcoreanos y por eso pensó que sería bueno reemigrar. Fue así como 
llegaron a la Argentina en 1976. La muerte de su padre y de su hermano fue para 
Kim una de las razones por las que decidieron reemigrar.  

Kim también comenta con cierta ironía los prejuicios construidos en 
torno a su persona por miembros de la comunidad coreana en Argentina a raíz 
de sus reiteradas visitas al Norte. Le decían despectivamente «rojo» y ese 
calificativo aparece en otros entrevistados que creen que él es un simpatizante 
comunista. Estas tensiones identitarias intracomunitarias no están presentes en 
los estudios migratorios, dado que suelen centrarse en la identidad de los 
coreanos en términos de sus vínculos con los argentinos y su adaptación a las 
prácticas socioculturales locales, en detrimento del impacto de los conflictos 
políticos de la península y del legado de la guerra en la comunidad.   

  
Conclusiones  

 
Ser norcoreano de origen o descendiente directo de norcoreanos es un 

aspecto diferencial de la identidad coreana en la diáspora. Como se destaca a lo 
largo del artículo, los norcoreanos que reemigraron a la Argentina constituyen 
un sector relevante de la comunidad coreana. La mayoría se desplazó al Sur 
durante la guerra de Corea en el marco de la crisis de refugiados. Sus memorias 
de la división de la península están signadas por las particularidades de la huida 
hacia el Sur.  

Para aquellas personas que, al cruzar el paralelo 38, se separaron 
definitivamente de su núcleo familiar directo, como Cho y Kim, el peso de la 
identidad norcoreana y la soledad de la pérdida han sido determinantes en sus 
vidas y en la decisión de reemigrar. La mayoría de los entrevistados se fueron al 
Sur junto a sus miembros de su familia siendo muy jóvenes. La edad y la 
contención brindada por la permanencia junto a sus padres y hermanos 
contribuyeron a disminuir el trauma del desarraigo.  



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

56 

Para casi todos los entrevistados, la Corea del Norte en sus infancias era 
un lugar tranquilo, natural y agradable. La paz que trasmite el Norte se quiebra 
recién con el estallido de la guerra, convirtiéndose en el momento bisagra en la 
construcción de las dos Coreas. Esas memorias contrastan con sus posturas y 
reflexiones sobre el Norte y la unificación. A excepción del señor Kim Sun Chul 
y de la artista Kim Yun Shin, las declaraciones sobre el régimen de los Kim 
parecían reproducir imaginarios propugnados por los sectores fervientemente 
anticomunistas que dominaban la vida política del país cuando vivían allá.  

En este sentido, es importante considerar que los entrevistados llegaron 
a la Argentina antes de la democratización de Corea del Sur. Las memorias 
privadas del Norte, elaboradas por inmigrantes que critican al régimen de los 
Kim, entremezclan recuerdos fragmentados con estereotipos e imaginarios 
negativos dominantes en los medios y en los discursos políticos conservadores 
de Corea del Sur. A pesar de estas críticas, la unión de las Coreas sigue siendo el 
horizonte deseable y esperable para todos los entrevistados y sus descendientes. 

A lo largo de la investigación, se observó que ser de origen norcoreano 
no constituye una condición de exclusión en la comunidad coreana, ya que, para 
la primera generación de familias separadas, forma parte de la historia de Corea 
del Sur. La estigmatización de esos norcoreanos está asociada a su postura 
política más que a su origen, tal como se destacó en el caso del señor Kim Sun 
Chul. El desplazamiento forzado provocado por la guerra abarcó a tantos 
norcoreanos que ha sido asimilado como parte de los acontecimientos vividos y 
de la identidad surcoreana.  

La forma de interpretar su origen, en cierta medida, contribuyó a su 
invisibilización en los estudios migratorios, aunque no es un dato menor ni 
olvidado dentro de la comunidad. Los relatos testimoniales relevados desafían 
su omisión y, en cierta medida, reclaman una relectura de la diáspora coreana en 
América Latina que incluya el legado de la guerra y la problemática de las familias 
separadas por la división.  
 
Referencias 
 
ASSMANN, J. (2008). Communicative and Cultural Memory. En A. Erll y A. 

Nünning (Eds.), Media and Cultural Memory (pp. 109-118). Walter de 
Gruyter. 

BIALOGORSKI, M. (2002). La presencia coreana en la Argentina: la construcción simbólica 
de una experiencia inmigratoria. (Tesis de doctorado). Facultad de Filosofía 
y Letras. Universidad de Buenos Aires. 

BIALOGORSKI, M. (2006). Minorías inmigrantes e identidades plurales. El caso 
de la comunidad coreana en la Argentina. Cuadernos FHyCS-UNJS, 31, 
107-118. 



¿Somos norcoreanos?  
El trauma de la división de las Coreas en la comunidad coreana de Buenos Aires 

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ 

Asia/AméricaLatina, vol. 10, nº 17, (2025), pp. 40-57. DOI: 10.33177/17.varia2 

57 

CHUBB, D. y YEO, A. (2018). North Korean Human Rights: Activism and Networks. 
Columbia University Press. 

FOLEY, K. (2021). Korea’s First-Generation Divided Families: The end of  the 
Line? World Affairs, 184(3), 381-401. 
https://doi.org/10.1177/00438200211024746 

HALBWACHS, M. (1950/2011). La memoria colectiva. Miño y Dávila Editores.  
HIRSCH, M. (2012). The Generation of  Postmemory. Columbia University Press. 
KIM, B. (2014). Forgotten era, Forgotten people: The North Korean Diaspora. 

Hungarian Studies, 2, 255-273. 
KIM, J. (2016). ¿Qué hace que los inmigrantes coreanos de Argentina se 

concentren en la industria indumentaria? Revista Miranda, 8(12), 77-94. 
KIM, J. (2017). Pusan at War: Refuge, Relief, and Resettlement in the Temporary 

Capital, 1950–1953. Journal of  American-East Asian Relations, 24, 103-127. 
https://doi.org/10.1163/18765610-02402011 

MERA, C. (1998). La inmigración coreana en Buenos Aires. Multiculturalismo en el espacio 
urbano. Eudeba. 

MERA, C. (2012). Los migrantes coreanos en la industria textil de la Ciudad de 
Buenos Aires. Inserción económica e identidades en el espacio urbano 
transnacional. Revuew Europeenne des Migrations Internationales, 28(4), 67-87. 
https://doi.org/10.4000/remi.6221 

PARK, J. (2020). Voices from War’s Legacies: Reconciliation and Violence in 
Inter-Korean Family Reunions. Anthropology and Humanism, 45(1), 25-42. 
https://doi.org/10.1111/anhu.12260 

PARK, K. y LEE, S.  (1992). Changes and Prospects in Inter-Korean Relations. 
Asian Survey, 32(5), 429-447. 

SINAY, J. (2018). Los 12 prisioneros norcoreanos y el historiador que los rescató 
para la memoria. Redacción. https://www.redaccion.com.ar/los-12-
prisioneros-norcoreanos-y-el-historiador-que-los-rescato-para-la-
memoria/ 

SUH, J. (2002). The Reunion of  Separated Families under the Kim Dae-Jung 
Government. The Journal of  East Asian Affairs, 16(2). 352-384. 

 





Grupo de Estudios sobre Asia y América Latina 
Instituto de Estudios de América Latina y el Caribe 
Universidad de Buenos Aires 


	AAL_TAPA_ARTÍCULOS.pdf
	3.varia2 -Álvarez-Norcoreanos de Arg
	AAL contraportada.pdf



